Il Giuliano: una parentesi mistica nel medioevo fantastico di Riccardo Zandonai
di Irene Comisso

La ricerca di un nuovo soggetto da porre in musica e ancor piu I’esigenza di concepire un’opera
che privilegiasse le ragioni dell’arte rispetto a quelle del facile successo a meta degli anni Venti spinge
Zandonai ad entrare in un nuovo ambito tematico, di difficile approccio, ma in linea con le tendenze
dei soggetti operistici coevi. La possibilita di trasferire “in modo opportuno e senso moderno, la sacra
rappresentazione nel melodramma profano™ anima la scelta della storia di San Giuliano per questa
nuova opera che si inserisce tra | cavalieri di Ekebu (1925) e il dramma in un atto Una partita (1933)
costituendo una sorta di parentesi mistica nel corpus operistico zandonaiano. Le ragioni di questa
scelta rappresentano forse uno dei profili piu interessanti che emergono dal ricchissimo epistolario
con i due amici e collaboratori ormai storici, il librettista Arturo Rossato e I’avvocato-consulente
Nicola D’Atri (la formula della collaborazione a tre si consolida ulteriormente dopo 1’esperienza di
Giulietta e Romeo). Fin dalla sua prima comparsa negli scambi epistolari questo soggetto di ambito
religioso? appare ai tre un tema impervio, una sfida sotto diversi punti di vista la cui maggiore
difficolta si concentra nella resa della sfera spirituale e mistica del Santo cacciatore.

La corrispondenza rivela le tappe fondamentali della genesi di quest’opera che impegna
Zandonai unitamente ad altri progetti, tra direzioni orchestrali e rappresentazioni di vecchi lavori, per
circa quattro anni, fino alla prima rappresentazione al San Carlo di Napoli il 4 febbraio 1928.

Negli intensi scambi epistolari il soggetto prende forma da una prospettiva interna attraverso
osservazioni, correzioni, spostamenti e sostituzioni di testo in una sorta di tridimensionalita che
consente di svelare gli snodi fondamentali della poetica alla base dell’opera. Secondo una modalita
gia sperimentata con Giulietta e Romeo il lavoro si evolve nel rispetto dei ruoli di ciascuno e delle
sue precipue competenze.

Rossato, per restituire un’immagine piu affine alla tipologia del soggetto e creare una struttura
piu idonea alla resa musicale, si cala nell’atmosfera delle scritture medievali cosi da assorbirne il
lessico, la morfologia e la metrica®. D’ Atri opera invece sull’efficacia drammaturgica dell’opera, ne
studia il testo mettendo in risalto le dinamiche emotive e psicologiche dei personaggi ed esaltando i
punti culminanti della narrazione. A Zandonai spetta il compito pit arduo, quello cioe di rendere
percepibili tutte queste sfumature attraverso il linguaggio musicale. La scelta di un lessico e di uno
stile armonico e melodico che si adatti al genere del mistero e al soggetto agiografico rimane un punto
fondamentale per Zandonai.

Con Giuliano egli entra in un ambito tematico, quello religioso, che a partire dal primo decennio
del secolo aveva incontrato una certa diffusione nel repertorio operistico italiano configurandosi in
un ‘filone’ destinato ad arricchirsi ulteriormente sino agli anni Trenta e Quaranta. Questa tendenza
era espressione di un generale orientamento del gusto incentrato sul recupero dell’ Antichita attraverso
il filtro di un misticismo religioso d’impronta decadente ed estetizzante fortemente influenzato da
alcune opere — in tal senso fondamentali — di Gabriele d’Annunzio.

Se il mondo medievale dantesco, attraverso un raffinato e prezioso arcaismo linguistico
modellato sugli autori italiani del Duecento e del Trecento, era rivissuto nella Francesca da Rimini
(1902), & nella Figlia di lorio (1904) che d’Annunzio anticipa quella sorta di tensione mistica che

Lvittoria Bonajuti Tarquini, Riccardo Zandonai nel ricordo dei suoi intimi, Ricordi, Milano 1951, p. 170.

Bl primo riferimento ai personaggi si trova nella corrispondenza, in una lettera del 4 marzo 1923 che Nicola D’ Atri invia
a Rossato, ma dove non compaiono riferimenti a fonti letterarie.

3«Mi son tenuto nelle forme e nella lingua del semplice e meraviglioso mistero dugentesco: percio voi vedrete apparire

quasi sempre 1’ottava, com’¢ in quei misteri, € le voci mistiche in forme piu ampie di metro che 0 creduto bene d’usare
per non ingenerare monotonia.” Cfr. Rossato a D’ Atri, Isola Gallinara, 3 agosto 1926, ERZ 1653.



proietta la figura femminile nella dimensione del martirio*. Nel 1911 il dannunziano Martyre de Saint
Sébastien musicato da Debussy, aveva posto le basi per lo sviluppo di un filone operistico su soggetto
religioso fornendo ai compositori italiani un’ampia gamma di elementi ai quali ispirarsi®, dal soggetto
agiografico al misticismo religioso, all’uso della metrica antica, cosi come alla mescolanza
anacronistica di antichita e medioevo e alla sensualita androgina della figura di Sebastiano®.

Un altro paradigma importante per questo filone operistico d’impronta religiosa nel quale
s’inserisce anche il Giuliano e stato il Parsifal wagneriano. Naturalmente si tratta di un modello
antecedente a quello di D’ Annunzio e Debussy (¢ del 1882), ma che in Italia ¢ stato recepito con
notevole ritardo a causa dei vincoli imposti dal compositore. Nel nostro Paese il dramma giunge solo
nel 1914 (anche se la partitura circolava gia da tempo tra i compositori e gli operisti) e dalla
corrispondenza apprendiamo che Zandonai aveva assistito ad una delle rappresentazioni scaligere
traendone un’impressione positiva soprattutto riguardo alla parte mistica del lavoro e in ci0 rivelando
il suo particolare interesse per la resa musicale dell'elemento spirituale e contemplativo’. Gia la figura
di Kundry nel Parsifal, penitente e redenta, era stata scrupolosamente modellata da Wagner dapprima
sulla figura seducente di Erodiade e poi su quella della Maddalena cristiana. Allo stesso modo
Massenet aveva trasformato la cortigiana Thais in una monaca, procurandole cosi I'appellativo di
“antesignana della santitd monastica”®,

Nell’ambito operistico italiano le figure di sante abbondano nella prima meta del Novecento® e
per compiacere il gusto del pubblico la rappresentazione di queste figure veniva spesso plasmata sul
modello di bellezza sensuale, immorale e decadente® delle protagoniste dei drammi musicali
dell’epoca, come peraltro si puo osservare anche nei casi emblematici delle eroine zandonaiane. Da
Salomé a Basiliola, Mila di Codra, Francesca, Fedra, Elettra, Semirama, Conchita®! ecc. le piti celebri
eroine dell’opera di allora emanavano un sottile erotismo e il trasferimento della loro sensualita dalla
sfera laica/profana a quella mistico-religiosa rendeva ancor piu icastico il contrasto tra vizio e virtu,
tra peccato e redenzione!?. Il dissidio interiore che questi modelli incarnavano era un tema canonico

“Nel personaggio di Mila di Codra sono gia presenti (quelli che potremmo definire come) i tratti distintivi del martirio
come purificazione dal peccato e, nel contempo, come accesso alla Santita (con le parole di Ornella: “Mila, Mila, sorella
in Gesu / io ti bacio i tuoi piedi che vanno! / Il Paradiso € per te!”, si conclude la tragedia pastorale), cfr. Gabriele
d’Annunzio, La figlia di lorio, in: Giovanni Antonucci (a cura di), Gabriele d’Annunzio. Tutto il teatro, vol. 1, Roma
(Newton Compton) 1995, p. 484.

5 Per la funzione di d’Annunzio come importatore e catalizzatore di atteggiamenti culturali presenti nel resto d’Europa
cfr. Jirgen Maehder, Il libretto patriottico nell’Italia della fine del secolo e la raffigurazione dell’antichita e del
Rinascimento nel libretto prefascista italiano, in Angelo Pompilio, Donatella Restani, Lorenzo Bianconi, F. Alberto Gallo
(a cura di), Trasmissione e recezione delle forme di cultura musicale. Atti del XIV Congresso della Societa Internazionale
di Musicologia, Bologna-Ferrara-Parma 1987, EDT, Torino 1990, pp. 451-466; qui pp. 455-456.

6 All’epoca il Santo fu impersonato da Ida Rubinstein, come risulta dai bozzetti per I’allestimento del 1911 di Léon Bakst.
Cftr. Gabriele d’ Annunzio, Le martyre de Saint Sébastien, in Giovanni Antonucci (a cura di), Gabriele d’Annunzio. Tutto
il teatro, vol. 3, Newton Compton, Roma 1995, pp. 8-101.

"Zandonai a D’Atri, Milano 14 gennaio 1914, ERZ 64.

8 Mercedes Viale Ferrero, Di alcune eclettiche Sante, in David Bryant (a cura di), Il Novecento musicale italiano tra
neoclassicismo e neogoticismo, Olschki, Firenze 1988, pp. 344-345.

9si pensi alle varie interpretazioni delle vicende biografiche di Maria Maddalena e di Maria egiziaca a partire da quella
di Antonio Ricci-Signorini che risale al 1909.

106i veda per l’intera questione, con particolare riferimento al ruolo di d’Annunzio nella definizione delle tendenze
culturali di fine secolo: Mario Praz, La belle dame sans merci, in La carne, la morte e il diavolo nella letteratura
romantica, Sansoni, Firenze 1996, pp. 165-246.

L sui tratti decadenti della figura di Conchita cfr. Fabrizio Nicolini, | libretti delle opere di Zandonai: modelli e figure
fra tradizione e contemporaneita, in AA.VV.,, Atti della giornata di studio. Riccardo Zandonai nel 50° della morte,
Rovereto 11 novembre 1994, Manfrini, Rovereto 1995, pp. 107-1009.

12 Quanto il fenomeno fosse diffuso all’epoca emerge da una riflessione di Giannotto Bastianelli che nella Crisi musicale
europea si ergeva proprio contro 1’ormai generalizzato appiattimento della figura femminile sullo stereotipo della donna
sensuale e perversa tanto in voga nel repertorio operistico a cavallo del secolo. Nel suo volume del 1912 denunciava
aspramente il modello femminile sostenendo che oramai tutta la produzione compositiva coeva fosse “imperniata sempre



della letteratura agiografica medievale dove 1’elemento propriamente religioso si univa a quello
fantastico e soprannaturale alimentando una copiosa fioritura di leggende.

Nella storia di San Giuliano il motivo del peccato, nella sua accezione piu grave e catastrofica
del parricidio, quello dell’espiazione attraverso un percorso catartico ed infine quello della redenzione
sono concentrati nella figura del protagonista.

Non si conosce la data in cui la storia di questo Santo sia stata divulgata per la prima volta, ma
nel 1200 gli sono stati dedicati numerosi racconti'®. La leggenda, nella narrazione di Jacopo da
Varagine, ¢ scandita soltanto nei suoi tratti essenziali, proprio com’¢ tipico del racconto agiografico
medievale nel quale, peraltro, & sempre distinguibile la triade fondamentale dei momenti topici nella
vita di ogni Santo: il momento del peccato, quello dell’espiazione e quello della redenzione. 11 tono
semplice e disadorno della narrazione che oscilla tra la preghiera ed il canto di lode, il costante uso
del passato remoto, la genericita dei riferimenti cronologici e topografici contribuiscono a calare la
vicenda in una dimensione remota e leggendaria che rende plausibile ogni spiegazione, da quella
miracolosa a quella provvidenziale*. La leggenda aveva raggiunto il suo apice letterario sul finire
dell’Ottocento con la Légende de Saint-Julien [’Hospitalier il secondo dei Trois Contes (1877) di
Gustave Flaubert™ che circolava in Italia anche attraverso una versificazione di Vittorio Betteloni, il
San Giuliano Ospitatore, un poemetto pubblicato nel 1894 che D’Atri ebbe occasione di leggere e di
cui riferisce in una lettera a Rossato del 1927%°. 1l racconto flaubertiano, peraltro, aveva ispirato anche
La leggenda di S. Giuliano, azione lirica in 3 atti e 6 quadri, di Arnaldo Galliera stesa in versi da
Camillo Mellini, opera mai eseguita e senza datazione certa.

La vita del Santo cacciatore come soggetto operistico offriva ai compositori I’opportunita di
combinare musicalmente due tematiche molto in voga in quel periodo nell’ambito del teatro musicale:
la leggenda medievale e la contemplazione mistico-religiosal’. Proprio la felice convergenza di questi
due elementi rende il Giuliano di Zandonai esemplare nel contesto della produzione su soggetto
religioso dei primi anni \Venti.

La costellazione dei personaggi risulta ridotta al minimo essenziale nel rispetto del genere
rappresentativo cui si richiama 1’opera. Il dramma, infatti, tutto incentrato sulla figura di Giuliano,
non si basa sulla dialettica oppositiva dei personaggi, ma si estende — in modo non dissimile da certa
iconografia medievale, come nei trittici o nelle raffigurazioni di storie di Santi -8 grazie al semplice

su una donna tutt’altro che eroica compagna d’eroe, ma distruggitrice sensuale e malvagia di solide compagini corporali
e di, sia pure, audaci volonta”.

Bla pil antica storia che si conosca di San Giuliano é contenuta nell’epitome Liber epilogorum in gesta sanctorum che
il padre domenicano Bartolomeo di Trento estese nel 1244 nel convento di San Lorenzo proprio a Trento. Si tratta di un
prontuario (“compendium”) destinato ai predicatori, un vero e proprio manuale pratico, con oltre duecento “esempi” o
“vite” di Santi, in preferenza italiani e domenicani. A questo compendio si ispirarono altri autori come Vincenzo di
Beauvais (1248) nel suo Speculum historiale e Jacopo da Varagine per la sua Legenda aurea, collocabile intorno al 1260,
quando fu composta con buone probabilita una vita in prosa di San Giuliano, cui si aggiunse, forse, qualche anno piu
tardi, una vita in poesia.

14 Raglinde Rhein, Die Legenda aurea des Jacobus de Voragine, Koéln/Weimar/Wien: Bohlau Verlag, 1995.

15 Flaubert conosceva le opere di Vincent de Beauvais e di Varagine e potrebbe essersi inoltre servito di un riadattamento
della vita in prosa trecentesca, curato da Gabriel Dupont e pubblicato nel 1838. Inoltre Flaubert riferisce, proprio in calce
al racconto di essersi ispirato ad una vetrata della Cattedrale di Rouen, in cui & narrata in sequenza la leggenda del Santo.
La Légende de Saint-Julien [’Hospitalier (1877) & il secondo dei Trois contes collocandosi, secondo 1’ordine imposto
dall’autore successivamente alla stesura dei racconti e, percio, non cronologico, dopo Un Ceer simple (1876) e prima di
Hérodias (1877). Cfr. la Préface di Michel Tournier, in Gustave Flaubert, Trois Contes, Samuel S. de Sacy (a cura di),
Gallimard, Paris 1973.

18D Atri a Rossato, Milano 29 gennaio 1927, ERZ 1801.

17 per una disamina del tema cfr.: Fiamma Nicolodi, Riflessi neogotici nel teatro musicale del Novecento, in: David Bryant
(a cura di), Il Novecento musicale italiano tra neoclassicismo e neogoticismo, 1988, pp. 271-304 (riedito poi in Fiamma
Nicolodi, Orizzonti musicali italo-europei 1860-1980, Bulzoni, Roma 1990, pp. 77-98); Letizia Putignano, Revival gotico
e misticismo leggendario nel melodramma italiano postunitario, in «Nuova Rivista Musicale Italiana», XXVII1/4, 1994.
181 ciclo di affreschi sulla storia di San Giuliano presente nel Duomo di Trento era noto a Zandonai, ma dalla
corrispondenza non si evince chiaramente se abbia fornito o meno ispirazione all’opera.



accostamento di nuclei motivici, privi di contrasti esterni, e sulle loro ripercussioni sulla sfera
interiore del protagonista. Certamente ’affresco delle storie di San Giuliano che Zandonai poteva
ammirare nel duomo di Trento, e del quale scrisse anche a Rossato'®, gli era stato d’ispirazione, e
chissa, forse ha avuto lo stesso ruolo delle vetrate di Rouen per Flaubert. L’affresco del Duomo illustra
gli snodi essenziali del racconto: il momento della partenza di Giuliano a seguito della profezia del
cervo, I’arrivo nella citta della principessa (che in Zandonai sara Reginella), il matrimonio, il
momento in cui il diavolo insinua in Giuliano la gelosia, 1’arrivo dei genitori che vengono accolti
dalla moglie e, infine, il parricidio.

Questi saranno 1 momenti salienti anche nell’opera di Zandonai, che si rispecchiano peraltro
nei bozzetti per le scene di Luciano Baldessari.

Come soggetto operistico la vicenda del Santo offre il modello di una storia in cui la crudelta,
la sofferenza e I’orrore sono descritti con serena accettazione ed imperturbabilita. E cid, pur a fronte
di eventi terribili e sconvolgenti: Giuliano massacra i genitori sul proprio letto nuziale, scambiandoli
per la moglie e I’amante. Nel “Mistero in un prologo, due atti e un epilogo”, cosi appare in alcuni
abbozzi dattiloscritti del libretto?, si trovano tutti gli elementi dei primi drammi cristiani permeati di
fervore ascetico; anche 1’elemento soprannaturale ¢ fortemente presente e “si direbbe che tutta la
vicenda sia condotta dal misterioso e dal soprannaturale: voci divine, visioni celesti, luce abbagliante
di paradiso ed ancora luce, luce mistica fino all’apoteosi finale, simboleggiante la redenzione operata
dall’amore per tutte le cose”?L.

La larga presenza dei cori — Voci della terra, Voci del cielo, Angeli, Popolo — e funzionale allo
svolgimento della vicenda, perché partecipano attivamente al turbamento interiore di Giuliano. Al
coro, infatti, ¢ attribuito il compito di creare, nel Prologo, un’aura di contemplazione mistica intorno
alla figura del Santo e, nell’Epilogo, un’apoteosi nel momento dell’ascesi spirituale del protagonista.

Innovativa, dunque, appare la funzione narrativo-riassuntiva di un coro che non possiede figura
umana e che, per di piu, ha una minima concretezza scenica. D’ Atri pensando al Giuliano come “un
magnifico schema per un oratorio moderno”?? procura a Zandonai la partitura del Roi David di Arthur
Honegger che il compositore trova interessantissimo.

Nel prologo, cosi come nel | atto, la natura personificata € compartecipe del travaglio interiore
del Santo. Intenso risulta, percio, il contrasto tra la violenza delle azioni di Giuliano verso gli animali,
impegnato in una feroce battuta di caccia, ed il canto della natura che, vivificata, rivolge a Dio una
laude. Nella stessa sfera di condivisione dei dissidi interiori di Giuliano rientra la figura di Reginella,
moglie e complice involontaria dell’atroce profezia che accompagna Giuliano nel suo percorso di
ascesi. Reginella rispecchia il modello della moglie devota e comprensiva nei confronti delle
inquietudini del marito. Lo stesso librettista cerco di concentrare proprio nella sua figura la parte
umana ritenendo che solo lei potesse commuovere rievocando “il focolare, la canzone, 1’attesa, e il
pianto”?3,

Nella scrittura musicale?* dell’opera confluiscono alcune delle principali tendenze compositive
dell’epoca: il sistema esatonale, 1’'uso delle scale modali, ’ampio utilizzo del pedale, I’impiego di

19Zandonai a Rossato, Sacco 9 ottobre 1926, ERZ 1689.
20 Questa definizione compare in due stesure dattiloscritte del libretto antecedenti a quella definitiva, dove, invece,
scomparira. Cfr. Fondo Riccardo Zandonai, SZ 20 e 21. Annotata al termine del testo per il libretto, si legge la dicitura,
di chiara derivazione dannunziana, “fine del mistero”. Si confrontino in proposito la dicitura latina alla fine della quinta
“Mansione” nel Martyre de Saint Sébastien di D’Annunzio “Explicit Mysterium” (Fine del mistero) che a partire dal
Martyre comparira in molti libretti del periodo.
2L viittoria Bonajuti Tarquini, Riccardo Zandonai, p. 174.
22Dy Atria Rossato, Roma 3 giugno 1926, ERZ 1630.
23 Rossato a D’Atri, Milano12.9.26, ERZ 1672.

2430l sinfonismo operistico di Zandonai cfr. in generale: Fiamma Nicolodi, Orizzonti musicali italo-europei
1860-1980, Bulzoni, Roma 1990, pp. 116-121; piu in particolare: Adriano Bassi, Alcuni aspetti del sinfonismo
zandonaiano, in Renato Chiesa (a cura di), Riccardo Zandonai: Atti del Convegno di studi sulla figura e



accordi complessi, il flusso continuo di modulazioni cromatiche, nonché un ampio uso dei fiati con
funzione percussiva®. Tutti questi elementi contribuiscono a creare un tessuto ricco e suggestivo dove
il discorso armonico si muove liberamente e in maniera fluida tra tonalita, cromatismo, modalita ed
esatonalita. In particolare, I’ampio uso delle scale esatoniche, che ne | cavalieri di Ekebu “definisce
I’aspetto demoniaco legato alla figura di Sintram™?®, puo essere considerato, forse, il tratto dominante
nella scrittura del Giuliano dove si trova spesso associato a parole e situazioni crude del testo 0 a
momenti di ansiosa attesa (si veda ad esempio il sopraggiungere della tempesta nel 11 atto).

Piu efficace perd quanto alle soluzioni linguistiche risulta I’intero epilogo ove la dimensione
mistica del canto monodico del “Crocifero” crea un’atmosfera di estatica spiritualita. Secondo le
cronache del tempo questa parte sarebbe stata, insieme al prologo, quella musicalmente piu intensa.
Nell’epilogo si condensano, infatti, i due momenti mistici dell’esperienza del Santo: 1’espiazione e la
redenzione. La scena si svolge in un eremo scavato nella roccia ove Giuliano sta pregando dietro ad
un rozzo altare ricavato da un sasso. Il passaggio di un gruppo di pellegrini oranti apre 1’epilogo ed
introduce, con ritmo salmodiante I’atmosfera di religiosa contemplazione che pervade I’intera scena.
Il canto del “Crocifero”, modellato su quello gregoriano, viene amplificato in senso polifonico
dall’intervento del coro dei pellegrini che avanza in processione da dietro le scene creando
un’immagine sonora estremamente suggestiva.

La fortuna dell’opera ¢ stata inspiegabilmente breve, pur a fronte di una critica favorevole e
persino entusiastica. Il soggetto rimarra sempre caro a Zandonai tanto da apporre una targa all’entrata
della sua residenza pesarese, intitolata proprio a San Giuliano, con incise le note e i versi tratti dal
canto della Selva “ogni pianta apre il suo cuore e canta”.

Le sorti del Giuliano restano avvolte in un alone di incomprensibile oblio, affidate soltanto a
pochi frammenti di registrazione che certo non restituiscono la ricchezza strumentale e i volumi
orchestrali che la partitura ci lascia intuire. A garantire il successo di una sua ripresa odierna piu che
il favore della critica coeva dovrebbe essere la nota maestria di Zandonai nel creare quelle magie
sonore che rievocano i luoghi remoti di una memoria condivisa che spazia tra la natura e la storia
delle nostre origini.

l’opera di Riccardo Zandonai, Unicopli, Milano 1984, pp. 265-271 e, nello stesso volume: Piero Santi, La
generazione di Zandonai, pp. 105-111.

253ulle derivazioni francesi e tedesche del linguaggio zandonaiano cfr. Bruno Zanolini, L ‘aspetto armonico
nella scrittura zandonaiana, in: AA.VV.,, Atti della giornata di studio. Riccardo Zandonai nel 50° della morte,
Rovereto 11 novembre 1994, Manfrini, Rovereto 1995, p. 58.

26Bruno Zanolini, L’aspetto armonico, Cit., p. 57.



